
Source: Transit

Transit

Location: Austria

Author(s): János Mátyás Kovács

Title: Turbulenzen im Vakuum. Anmerkungen zur kulturellen Globalisierung in Osteuropa

Turbulence in the Vacuum. Notes on Cultural Globalization in Eastern Europe
Issue: 17/1999

Citation 
style:

János Mátyás Kovács. "Turbulenzen im Vakuum. Anmerkungen zur kulturellen 
Globalisierung in Osteuropa". Transit 17:33-44.

https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=412042

The Central and Eastern European Online Library

The joined archive of hundreds of Central-, East- and South-East-European  publishers, 
research institutes, and various content providers

You have downloaded a document from

https://www.ceeol.com/search/article-detail?id=412042


CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

Janos Matyas Kovacs
TURBULENZEN IM VAKUUM

Anmerkungen zur kulturellen Globalisierung in Osteuropa*

»Vor einigen Jahren traf ich in Boston einen Astronomen und Mathematiker,
der aus der Volksrepublik China eingewandert war. Auf einer langweiligen
Universitätsparty kamen wir ins Gespräch und entdeckten, daß wir eine ganz
ähnliche Kindheit gehabt hatten. Wir hatten die gleichen Kinderbücher von
Autoren wie Gajdar, Katajew, Kawerin, Marschak und Tscharuschin gelesen,
die gleichen Lieder, etwa die ›Warszawianka‹ und das Lied der Amur-Partisanen,
gesungen. Wir hatten unsere Sommerferien in den gleichen Pionierlagern am
Meer verbracht. Erste Zweifel hatten sich geregt, als wir Milton, Spinoza und
Hegel lasen, Philosophen also, deren Vermächtnis, den Kommunisten zufolge,
an die Arbeiterklasse übergegangen war. Wir hatten Volleyball gespielt, weil die
Direktoren der kommunistischen Gymnasien überall auf der Welt aus irgend-
welchen Gründen diese Sportart favorisierten. Und schließlich hatten wir beide
als Kinder das tragische Schicksal von Karl Liebknecht und Rosa Luxemburg
beweint. Und nichtsdestotrotz meint Professor Huntington, daß wir Kulturen
angehören, die einander feindlich seien.« (G.M. Tamás, »Hier irrt Huntington«,
in: Magyar Lettre Internationale, Frühjahr 1998)

Zu den journalistischen Gemeinplätzen im Westen gehört die Überzeugung, daß
die kulturelle Globalisierung in Osteuropa eine unmittelbare Folge des Zusam-
menbruchs des Kommunismus sei. Zugleich bringe sie eine unaufhaltsame Ameri-
kanisierung der wiederaufblühenden nationalen Kulturen mit sich, kaum daß diese
sich der kommunistischen Oberaufsicht entledigt haben. Eine allegorische Dar-
stellung dieser Auffassung sähe etwa so aus: Ein vormaliger kommunistischen
Apparatschik sitzt in Nationaltracht auf einem wilden Pferd und hält dabei einen
Hamburger in der Hand. Spinnt man dieses Bild zu einer Geschichte aus, so wird

33

 * Der vorliegende Artikel fußt auf den Arbeitshypothesen eines Papiers, an dem ich im Rahmen des von
Peter Berger und Samuel Huntington geleiteten Projekts Kulturelle Globalisierung arbeite. Einige Thesen
wurden in den vergangenen Monaten mehrfach zur Diskussion gestellt, und zwar in dem IWM-Seminar
über Staat und Globalisierung, bei dem IWM-Workshop über Politics of Culture sowie in Budapest im
Globus-Kreis, wo die auf Ungarn bezogenen Fallstudien als Teil des Berger/Huntington-Projekts
erarbeitet werden. (Globus war während der kommunistischen Ära eine Marke für Lebensmittelkonser-
ven, die hauptsächlich in den RGW-Ländern, d.h. im sowjetischen Teil des Globus, vertrieben wurden.)



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

unser Held, nachdem er sein Parteibuch gegen eine Kreditkarte ausgetauscht hat,
eine kleine Firma gründen, das Pferd durch ein Auto und seine traditionelle Tracht
durch Blue Jeans und T-Shirt ersetzen. Den Hamburger wird er behalten.

Klischees wie diese sind angetan, den Leser argwöhnisch zu stimmen. Was, so
mag er sich fragen, wenn unser Held schon unter dem alten Regime, in Polen,

Ungarn oder Jugoslawien, die alten Requisiten abgelegt hat? Was, wenn er schon

in den 60er Jahren seine Jeans mit Folkloremotiven verziert hat? Was, wenn er
lieber japanisch oder italienisch ißt, Big Macs aber nicht ausstehen kann? Wenn er

einen Volkswagen oder einen Toyota kauft, seinen alten Trabi aber behält?
Vielleicht ist er, mit Genehmigung der kommunistischen Behörden, schon ein

oder zwei Jahrzehnte vor dem Kollaps des Sowjetreichs mit diesem Gefährt in den

Westen kutschiert -- ein Fall von internationalem Tourismus, und von kultureller
Globalisierung avant la lettre. Mag sein, er gehörte der Nomenklatura an, und seine

Frau war Eigentümerin eines florierenden Modeunternehmens im grauen Bereich

zwischen formeller und informeller Ökonomie. Vielleicht haben sich die beiden in
den 70er Jahren bei einem Rockkonzert kennengelernt, das der kommunistische

Jugendverband veranstaltete. Und was heißt kulturelle Globalisierung, wenn wir

uns vorstellen, daß die Ehefrau schon vor zehn Jahren interessiert die moderne
französische Literatur verfolgt hat, sich heute aber aus Zeit- und Geldgründen

gerade mal den Luxus eines Abonnements beim Pay-TV-Sender HBO leisten kann
-- weil ihr Unternehmen gerade erst von einem multinationalen Konkurrenten aus

dem Felde geschlagen wurde und sie jetzt für einen chinesischen Geschäftsmann

arbeiten muß? Und was, zuguterletzt, wenn ihr Mann Kommunist geblieben ist,
nun aber im Gewande eines Nationalisten?

Dies als Illustration zu einigen Thesen, die ich im Folgenden diskutieren

möchte: Globalisierung auf der Ebene der Massenkultur begann in Osteuropa
bereits viele Jahre vor 1989. Auch was die Hochkultur betrifft, wurde man unter

dem alten Regime durchaus der Segnungen der Globalisierung teilhaftig. Die
Osteuropäer folgen gegenwärtig einer ganzen Reihe nicht-amerikanischer --

westlicher wie fernöstlicher -- Muster kultureller Globalisierung. Dabei werden

sie, unter Rückgriff auf bestimmte kulturelle Gepflogenheiten der Vergangenheit,
noch lange Zeit lokale (kommunistische und nationale) Kulturformen mit

regionalen und globalen verknüpfen und vermischen.

Entsowjetisierung?

Die westlich geprägte Globalisierung in Osteuropa ist nur ein (wenn auch spek-
takulärer) Aspekt der allgemeinen Öffnung und Internationalisierung der Kultur
in der Region nach 1989. Zunächst jedoch bewirkten die 89er-Revolutionen eine
Entsowjetisierung, eine partielle Auslöschung der semiglobalen kommunistischen
bzw. sowjetrussischen Kultur. Damit schien eine Wiedergeburt der unterdrückten
nationalen bzw. ethnischen Kulturen bevorzustehen, also geradezu das Gegenteil
einer Unterwerfung unter die globale kulturelle Homogenisierung. Nach den
optimistischen Erwartungen der antikommunistischen Opposition von 1989
würde der Zusammenbruch des Ostblocks das Ende der Sowjetkultur mit ihrem
universalistischen Anspruch und ihrer realen Herrschaft über immerhin fast den
halben Globus bedeuten. Zugleich hoffte man, daß die russische Hochkultur
überlebt, vor allem aber, daß sich eine Mischkultur herausbildet, die nationale (aber
nicht ethnisch-nationalistische) und wahrhaft globale (d.h. liberale) Komponenten
sowie Formen der Hoch- und Massenkultur in sich vereinen würde, freilich ohne
die unmenschlichen Auswüchse der letzteren. Kurz: Die leninistische Zensur
würde verschwinden, aber Tolstoj würde bleiben; Bartók und die Beatles würden
in friedlicher Koexistenz nebeneinander bestehen; und auch wenn es vermutlich
schwierig werden dürfte, in Warschau oder Bukarest anständige Buchhandlungen
zu finden, so würden doch auch die weniger anständigen eher Bilderbücher von
Walt Disney oder esoterische Literatur statt harter Pornopostillen oder Nazis-
chund in den Auslagen haben.

Indessen hat die Entsowjetisierung, soweit sie erfolgreich war, zu »pfadab-
hängigen«, d.h. verschiedenen, jeweils von den lokalen Bedingungen ausgehenden
Entwicklungen des kulturellen Lebens geführt -- oder sie brachte ein kulturelles
Vakuum statt eine Neubelebung der jeweiligen ethnischen Kultur. Pfadabhängige
Entwicklung hieß zum Beispiel, daß die Kulturinstitutionen in nahezu der gleichen
Form wie unter dem Kommunismus weiterarbeiteten (so subventionierte der Staat
etwa die Filmindustrie weiterhin in beträchtlichem Umfang, ohne allerdings die
Filme als solche zu zensieren), oder daß es zu einer Renaissance vorkommunistis-
cher Kulturmuster kam (z.B. die Wiedereinführung des Religionsunterrichts).

Paradoxerweise kamen dort, wo die Entsowjetisierung in einem partiellen

Mißerfolg endete (wie etwa in der politischen Kultur), unter der Ägide rot-brauner
Koalitionen nationale Traditionen wieder zum Vorschein. Die Wiederentdeckung

der Propheten des ethnischen Nationalismus aus dem 19. Jahrhundert , wie sie

Rechts- und Linksextreme in vielen postkommunistischen Ländern heute

34 Janos Matyas Kovacs Turbulenzen im Vakuum 35



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

propagieren, spielte in den Vorstellungen der Andersdenkenden, als sie in den 80er
Jahren über die gemeinsamen Wurzeln der mittel- und osteuropäischen Nationen

nachdachten, mitnichten eine Rolle. Naiv wie wir waren, debattierten wir über

Volkslieder und Cafés, über Großstadtlyrik und die Architektur der Dorfkirchen.
Wir waren zutiefst davon überzeugt, daß der anhaltende Konflikt zwischen

»Volkstümlern« (ethnischen Traditionalisten) und »Westlern« sich auflösen würde,

sobald der letzte Sowjetsoldat abgezogen war. Außerdem vertrauten wir darauf,
daß die eigene Kultur einer Wiederentdeckung harrte und ihr Reichtum in einem

kosmopolitischen Geiste neu angeeignet würde, jenseits aller nationalistischen
Eigenbrötelei. Heute, nach einem guten Jahrzehnt wiederholter Enttäuschungen,

haben viele der damaligen Dissidenten sich von der Vision »Mitteleuropa«

endgültig verabschiedet und der Europäischen Union zugewandt, nicht zuletzt in
der Hoffnung, daß diese ein Regulativ gegen die Wiedergeburt der nationalen

Kultur im Geiste des Nippes darstellt -- und zugleich einen Schutzschild gegen

eine allzu billige Amerikanisierung. Ihnen scheint eine Art europaorientierter,
geregelter oder gefilterter Globalisierung, kombiniert mit der Einbindung

regionaler Kulturen, das letzte Mittel gegen einen aus beiden Richtungen
drohenden Qualitätsverlust zu sein.

Amerikanisierung?

Unterdessen sind die antiamerikanischen Argumente von Nationalisten und

Liberalen nicht selten ununterscheidbar geworden. Angesichts des Ausmaßes, in
dem die Massenkultur Traditionen der Hochkultur hat verdrängen können,

warnen nur noch wenige Liberale vor einem Rückfall in einen romantischen

Antikapitalismus. Ohne Zweifel kam unter dem Kommunismus großen Teilen der
Hochkultur, etwa der Literatur, der Oper, den Sozialwissenschaften, aufgrund

ihrer Förderung durch den Staat oder aber -- indirekt -- aufgrund der
Unterdrückung durch den Staat (man denke an die Kirchen), ein größeres Gewicht

zu als danach. In dieser Hinsicht mag Globalisierung die Ersetzung einer globalen

Kultur durch eine andere -- vermutlich globalere -- bedeuten, oder, vereinfacht
ausgedrückt: die Ersetzung Mozarts durch die Spice Girls, Bergmans durch

Spielberg, Shakespeares durch Comic-Autoren. Gleichzeitig machen aber die

spektakulären Phänomene der Globalisierung, wie sie besonders im Bereich der
Popkultur zu beobachten sind, viele Beobachter blind gegen den rasch

wachsenden Import von Hochkultur aus dem Westen, größtenteils aus den
Vereinigten Staaten. Diese Kulturgüter in Gestalt von Theorien, Fertigkeiten oder

Techniken kommen in den postkommunistischen Ländern u.a. bei politischen

Reformen, bei der Privatisierung, der Neuordnung der Universitäten oder der
Reorganisation von Kommunikation und Medien zum Zuge, auf Gebieten also,

die kulturell nicht weniger relevant sind als der Bereich der Lebens- und

Konsumgewohnheiten, in dem z.B. Fast-Food-Technologien auf dem Vormarsch
ist. Hier muß auch die rapide Verbreitung der englischen Sprache erwähnt werden,

die den Osteuropäern vermutlich dabei helfen wird, von der angelsächsischen
Kultur ein wenig mehr zu verstehen als die Baseball-Regeln oder den Text des

neuesten Musicals vom Broadway -- ganz zu schweigen von dem Effekt, daß die

Beherrschung dieser Sprache -- anders als die der russischen -- endlich breiteren
Schichten die Chance bietet, die Schranken der nationalen Kultur zu überwinden.

In den Bereichen, in die, begünstigt durch das postsowjetische Vakuum,

Kulturformen von außen einströmten, folgte der Import im allgemeinen den
historisch vorgezeichneten Wegen; dabei standen die amerikanischen

Kulturprodukte beim Wettstreit um die Herzen und Seelen der Osteuropäer in
Konkurrenz zu einer Vielzahl anderer Einfuhrgüter aus dem Westen (und zum Teil

auch aus Fernost). Die in vielen Bereichen herrschende US-amerikanische

Hegemonie -- von Hollywood-Filmen bis zu Ökonomielehrbüchern, von
NATO-Militärstandards bis zu den Fitness-Studios --, darf weder über die

traditionellen, insbesondere in Mitteleuropa bestehenden deutschen und

österreichischen Verbindungen hinwegtäuschen noch über die beträchtlichen
Auswirkungen der europäischen Integration auf die kulturelle Entwicklung der

osteuropäischen Länder insgesamt. So merkwürdig es auch anmuten mag: Die
Länder Mittel- und Osteuropas werden wohl erst jetzt, da sie in den diversen

Vorhallen zur Europäischen Union sitzen, die Kultur der Nachbarn entdecken.

Und schließlich gibt es nicht nur die amerikanische Form kultureller
Globalisierung: Der stetige Zufluß von japanischem und südostasiatischem

Industriekapital und die Schaffung weitläufiger Handelsnetzwerke durch

chinesische Unternehmer wird mit einiger Gewißheit auch Einwirkungen auf die
Kultur in der Region haben, von einem radikalen Wandel der Arbeitsmoral bis zum

Essen von rohem Fisch und Karaoke-Clubs.
Kurz, in Osteuropa läßt sich derzeit eine ganz spezifische Konstellation

beobachten, in der mehrere Faktoren und Prozesse aufeinandertreffen, sich

36 Janos Matyas Kovacs Turbulenzen im Vakuum 37



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

überlagern, mischen oder nebeneinander bestehen: weltweite kulturelle
Homogenisierung, das Auftauchen bzw. Wiederauftauchen nationaler und

regionaler Besonderheiten, Kulturimporte aus Fernost, nach wie vor mächtige

Relikte der alten semiglobalen sowjetischen Kultur, die Verdrängung früherer,
global geltender Formen der Hochkultur. Pointiert gesagt, hat der horror vacui  in

dieser region zu einer beispiellosen Turbulenz der Kulturen geführt.

1989 war keine wirkliche Zäsur, was die Zusammensetzung der Kulturen
angeht. Der Grund dafür, daß jenes Jahr für alle osteuropäischen Länder eine

scharfe Demarkationslinie zwischen der jetzigen »Epoche der Globalisierung« und
der vorangegangenen kommunistischen Ära zu bezeichnen scheint, liegt darin, daß

die Abdankung des Sowjetimperiums zeitlich mit der Informationsrevolution und

ihren globalen Folgen zusammenfiel. Das ergab einen synergetischen Effekt, der
die Öffnung und die Transformation des Ostens enorm beschleunigte, auch auf

der Ebene der Kultur. Von Synergie kann man auch insofern sprechen, als mit dem

Zusammenbruch des Kommunismus nicht nur Hemmnisse fielen, sondern auch
lange akkumulierte Energien freigesetzt wurden (»aufgeschobene Nachfrage«),

insbesondere was die Massenkultur betrifft: Wenn man in Moskau für ein Paar
Blue Jeans Tag und Nacht Schlange stehen muß, wenn man keine Chance sieht,

wenigstens einmal im Leben auf einer Harley Davidson zu sitzen, und einem der

Film »Easy Rider« durch die kommunistische Zensur versperrt bleibt, dann wird
ein schlichtes Paar Hosen zu einem gewichtigen Kulturgut, das mit einer Symbolik

aufgeladen ist, von der die westlichen Produktdesigner und Marketingstrategen

nur träumen können.

Homogenisierung?

Wer als erster kommt, wer der Stärkste ist, wer für die Osteuropäer, die der
jahrzehntelangen Indoktrinierung überdrüssig sind, die griffigste Botschaft parat
hat, der kann weite Bereiche der Kultur in dieser Region erobern. 1989 gingen die
meisten politischen Beobachter daher davon aus, daß die Vereinigten Staaten (wer
denn sonst?) den kulturellen Wettbewerb bereits gewonnen hatten, noch bevor er
recht begann. Ich habe indessen Zweifel, ob die in diesem Zusammenhang gern
gebrauchte Redewendung von der »Coca-Kolonisierung« geeignet ist, bündig zum
Ausdruck zu bringen, was sich in den letzten zehn Jahren zugetragen und zu den
heutigen Turbulenzen im postkommunistischen Kulturleben geführt hat. Die
Zweifel gelten a fortiori für den allzu abstrakten Begriff von Globalisierung im

Sinne eines Homogenisierungs- und Standardisierungsprozesses.
Einige Beispiele aus Ungarn, einem Land, das ich aus eigener Anschauung

kenne, mögen meine Skepsis veranschaulichen. Selbst in scheinbar so eindeutigen
Fällen wie McDonalds, Coca-Cola oder MTV und Popmusik kann man, was das
Ungarn der ausgehenden 90er Jahre angeht, schwerlich von homogenen Kultur-
mustern sprechen: Fast-Food-Restaurants sind vorzugsweise Orte, an denen sich die
(obere) Mittelklasse trifft und stundenlang zusammensitzt; in schäbigen Kneipen
trinkt man Coca-Cola gemischt mit billigem pálinka; man kann Rap hören, der mit
hochintellektuellen, ironischen Texten im Geist des österreichisch-ungarischen
Cabarets unterlegt ist.

Das Medium ist nicht die Botschaft, insbesondere dann nicht, wenn die »globale«
Botschaft selbst schon zweideutig ist. Die Doktrin der freien Marktwirtschaft vs.
Umweltschutzpolitik, Redefreiheit vs. political correctness, Hollywoods Macho-Idole
vs. feministische Werte, gesunde Ernährung vs. Junk Food etc. -- die Bürger
Osteuropas bekamen Pakete mit Kulturgütern ins Haus geliefert, deren Inhalte
sich kaum miteinander vertrugen, geschweige denn, daß die Menschen Zeit gehabt
hätten, sie mit den eigenen Kulturgütern in Bezug zu setzen. Und wenn doch,
erweist sich auch die eigene Kultur nicht selten als inkompatibel mit den
importierten Kulturen. Für viele Ungarn sind etwa die Prinzipien von liberaler
Nichteinmischung und affirmative action gleichermaßen inakzeptabel: Sobald es um
die Roma-Frage geht, fordern sie von ihrer Regierung weder Neutralität noch eine
positive Diskriminierung, sondern blanke Unterdrückung.

Kolonisierung?

Der Terminus »Globalisierung« kann auch die radikale Verdrängung und
Ersetzung eines einheimischen oder nationalen Kulturguts durch eines aus dem
Ausland suggerieren. In diesem Sinne haben denn auch viele Wissenschaftler und
Politiker in Osteuropa (und zwar sowohl von der Rechten wie von der Linken) in
den vergangenen Jahren Begriffe wie »Kolonisierung« und »Imperialismus« reak-
tiviert und interpretieren die kulturelle Öffnung der jungen Demokratien als
geistige Kapitulation. Ihr Begriffsarsenal geizt nicht mit Ausdrücken, die an eine
Art internationalen Kulturkampf denken lassen, bei dem Nationalhelden und
kosmopolitische Verräter, Eindringlinge und Kollaborateure eine Rolle spielen. Im
Rahmen eines solchen Diskurses meint Globalisierung in der Regel Machtüberna-
hme, Verwüstung und Ausrottung, um Platz zu schaffen für die Ansiedelung
fremder Kulturen.

38 Janos Matyas Kovacs Turbulenzen im Vakuum 39



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

Nehmen wir wieder das Beispiel Ungarn und seine Kulturentwicklung in den
letzten zehn Jahren, dann wird es schwierig sein, auch nur einen einzigen Fall von
radikaler Beseitigung zu nennen, hingegen leicht, eine wachsende Zahl augenfäl-
liger Belege für Koexistenz auszumachen. Sogar auf dem Gebiet des Massenkon-
sums, der ja als Demonstrationsobjekt für die Kolonisierungsthese besonders
beliebt ist und hinter dem mächtige Konzerne stehen, ist das Beharrungsver-
mögen der einheimischen Kulturformen so stark (und die Kaufkraft der Bevölk-
erung so schwach), daß die Verbreitung der neuen Produkte nach einem kurzen
Boom in aller Regel wieder an Tempo verliert. Nach seinen ersten Triumphen
mußte zum Beispiel der Hamburger Frieden mit dem traditionellen Debreziner
schließen, ebenso wie die Pizza mit dem lángos. Auch hat sich noch keine Schnell-
restaurantkette im Land etablieren können, die sich etwa auf Gulasch, das
ungarische Nationalgericht, spezialisiert hätte. Koffeinfreier Kaffee hat den
starken espresso, der ja im übrigen ein Importartikel aus Italien ist, nicht vom
Frühstückstisch der Ungarn verdrängen können. Und ebenso ist sowohl den
Cornflakes wie dem Müsli bislang ein Durchbruch versagt geblieben. Ähnliches
gilt für die Wellness-Kultur, die immer noch ein Privileg und eine Extravaganz der
Elite ist. Von daher scheint es eher, daß die Globalisierung zu einer Bildung von
gesellschaftlichen Inseln, also zu einer Heterogenisierung, führt.

Aber auch wenn es der ins Land vordringenden Kultur gelingt, in wichtigen
Bereichen eine starke oder gar dominierende Stellung einzunehmen, gibt uns das
noch nicht das Recht, von einer Okkupation oder Übernahme zu sprechen.
Dominanz kann ebensogut das Ergebnis eines glücklichen Zusammentreffens
verschiedener kultureller Faktoren sein, einheimische eingeschlossen. Das Handy
ist hier ein einschlägiges Beispiel. Stoßen nämlich erstens das westliche Ideal
jederzeitiger Erreichbarkeit, zweitens die in den osteuropäischen Ländern kul-
tivierte Redseligkeit, drittens die Rückständigkeit des Kommunikationsnetzes (ein
kommunistisches Überbleibsel geplanter Unterentwicklung, die ein entscheiden-
des Moment der politischen Kultur im sowjetischen Machtbereich war) und
viertens der technische Chauvinismus der Männer in diesen Ländern aufeinander,
dann ist es nicht verwunderlich, daß -- wie zum Beispiel in Ungarn -- die Hälfte
aller Männer mit einem Handy auf der Straße herumläuft.

Es ist überhaupt die Frage, wie brauchbar der Terminus »Globalisierung« für
solche hybriden kulturellen Phänomene ist, von denen es in Osteuropa eine ganze
Reihe gibt. Wenn in Ungarn etwa Techno zur Erneuerung einer sich jetzt »Hochzeits-
Rock« nennenden Pseudo-Folkmusik beiträgt, oder wenn ein neuer, aus dem Westen
stammender bzw. durch westliche Medien vermittelter Mystizismus à la New Age

auf alte, in Osteuropa verbreitete Magievorstellungen trifft, dann ist das impor-
tierte Kulturprodukt nicht viel mehr als ein Katalysator für lokale Entwicklungen.

Hinzu kommt, daß viele von außen stammende Kulturformen und -güter

bereits schon bestehenden, hochgradig unbefriedigten Bedürfnissen entsprachen.
Sie wurden förmlich herbeigesehnt, keineswegs also den unbedarften

Einheimischen von zynischen Agenten des Imperialismus mittels Manipulation

aufgezwungen. Das spektakulärste Beispiel hierfür ist natürlich die 89er
Revolution selbst mit dem anfangs unzweideutigen Wunsch der osteuropäischen

Völker, zum Westen aufzuschließen und dessen politische und ökonomische

Kultur zu übernehmen, die dem, was unter der Sowjetherrschaft galt, diametral
entgegengesetzt schien. Die sarkastische Frage »Warum will uns denn niemand

kolonisieren?« war während der letzten Jahre des Kommunismus oft zu hören. Sie
war Ausdruck des übermächtigen Wunsches, vom Westen Ideen und Dinge zu

entlehnen oder sie zu imitieren, von freien Wahlen bis zu modischen Schuhen. Der

Beitritt zur NATO und schließlich zur EU ist lediglich der symbolische Schlußakt
einer »einseitigen Annäherung« oder -- um es mit einem Paradox zu formulieren

-- einer »Einladung zur Kolonisierung«.

Nur sollte man diese Einladung nicht mit einer Kapitulation gleichsetzen. Der
rasante und massenhafte Zustrom ausdrücklich erwünschter Kulturgüter hat

begreiflicherweise zu Protesten sogar bei jenen Liberalen geführt, die Ende der
80er Jahre dem Westen die Tür öffnen wollten. Das Ergebnis war aber, daß es statt

der befürchteten Besetzung eine Reihe von Friedensverträgen mit anschließender

Fraternisierung gab. Was spricht also dagegen, die kulturelle Globalisierung ganz
einfach als das massive Auftreten globaler Kulturgüter zu begreifen, die mit den

heimischen Produkten des jeweiligen Landes in der einen oder anderen Form

koexistieren? Natürlich kann jede Partnerbeziehung zu erbitterter Konkurrenz
und zu Konflikten führen -- sie kann aber auch in eine glückliche Ehe münden

(mit einer hohen Bereitschaft zu Zusammenarbeit und gegenseitiger Anpassung).
Daß ein Partner den anderen umbringt, ist hingegen nicht sehr wahrscheinlich.

Die in Ungarn gezeigten TV-Serien bieten eine interessante Mischung, die dieses

Gegen- und Miteinander gut illustriert. Das Publikum kann zur Zeit im staatlichen
Fernsehen wie bei den Privatsendern aus einem breiten Angebot von

Familienserien wählen; darunter Produktionen aus den USA, Brasilien oder

Deutschland ebenso wie aus dem Inland, in der Stadt ebenso wie auf dem Lande
spielende Serien, brandneue ebenso wie solche, die schon unter dem alten Regime

40 Janos Matyas Kovacs Turbulenzen im Vakuum 41



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

gedreht wurden. Sie alle mögen letztlich nordamerikanische Wurzeln haben, die
Tatsache indessen, daß sie schon so lange nebeneinander bestehen (die erste

Rundfunk-Familienserie, Familie Szabó, wurde Anfang der 60er Jahre gesendet, und

die -- übrigens auch im Westen -- höchst populäre tschechische Familienserie Das

Krankenhaus am Rande der Stadt wurde in Ungarn in den 70er Jahren ausgestrahlt),

zeugt davon, welch hohes Maß an wechselseitiger kultureller Durchdringung sich

entwickelt hat.
Schließlich ist auch zu fragen, warum die Verfechter der Kolonisierungstheorie

nicht das Scheitern der Okkupation in zumindest einer Hinsicht beklagen: Ich
meine damit jene idealisierten Beispiele eines immerhin auch denkbaren amerikan-
ischen Kulturexports von Gütern wie Vertragstreue, Gemeinschaftsgeist, Bürgersinn,
Patriotismus oder positivem Denken.

Hybridisierung?

Im Lichte der vorstehenden Überlegungen scheint es angebracht, den Begriff der
Globalisierung einmal zurückzustellen und statt dessen den der Hybridisierung
(»Glokalisierung« oder »Kreolisierung«, wenn man so will) einer näheren Prüfung
unterziehen. Allerdings bedarf auch dieser einer sorgfältigen Spezifizierung, sche-
int er doch nahezulegen, daß die Mischformen sich aus lediglich zwei Bestandteilen
zusammensetzen, wohingegen viele in der Zeit nach 1989 in Osteuropa zu beo-
bachtenden Kulturprodukte mehr als eine Komponente aufweisen, und zwar
sowohl was die Importseite als auch was die einheimische Seite betrifft. Das
Importgut ist keineswegs immer ein amerikanisches und das heimische Produkt
nicht ausschließlich ein nationales. Die Verfassung der Ungarischen Republik zum
Beispiel wurde aus Deutschland importiert; das Wirtschaftsrecht folgt zunehmend
den US-Normen; der acquis communautaire der Europäischen Union wird im Zuge
der Beitrittsverhandlungen Schritt für Schritt übernommen; das Rechtssystem als
Ganzes ist Ausdruck der Kompromisse, die die verschiedenen politischen Kräfte,
darunter auch die Kommunisten, am Runden Tisch von 1989 untereinander
eingegangen sind.

Hybridisierung und Glokalisierung bleiben freilich leere Begriffe, solange wir
nicht das Verhältnis, in dem die einzelnen Bestandteile zueinander stehen, sowie

Tempo und Qualität des Vermischungsprozesses näher bestimmen. Wenn wir dies

tun, wenn wir also die verschiedenen Mischformen in einem kontinuierlichen
Spektrum verorten, das von der kompletten Ersetzung eines einheimischen durch

ein ausländisches Kulturgut bis zu dessen vollständiger Ablehnung reicht, dann
werden wir womöglich auf nicht wenige Fälle stoßen, die dem erstgenannten Pol

viel näher stehen als dem letztgenannten. Gleichwohl kann man auch die Fälle von

Ersetzung als Belege für kulturelle Globalisierung ansehen, wenn der äußere
Kultureinfluß auch wirklich von weltweiter Geltung ist. Die Tatsache, daß unter

dem Kommunismus jedes Schulkind in Osteuropa das russische Alphabet lernen

mußte, hatte eine nur semiglobale Wirkung, ganz zu schweigen von den dürftigen
Ergebnissen und der Tatsache, daß die einheimischen Sprachen, sogar die

slawischen, so gut wie unberührt blieben. Die Verbreitung des Englischen ist ein
Gegenbeispiel: Natürlich hat das Englische die osteuropäischen Sprachen ebenso

wenig ersetzt wie das Russische, es ist aber in sie eingeflossen und hat ihnen

zusätzliches Kolorit gegeben.

Simulation?

Dieses Beispiel führt uns zu einem weiteren Merkmal der hier untersuchten
kulturellen Mischformen. Unter dem Kommunismus hatten in Osteuropa die
formelle Annahme bei gleichzeitiger informeller Ablehnung externer Kulturfor-
men (zum Beispiel der russischen Sprache) ebenso wie die formelle Ablehnung bei
gleichzeitiger informeller Annahme (zum Beispiel westlicher Lebensformen) eine
lange Tradition. Es nimmt daher nicht Wunder, daß in Ungarn derzeit einer der als
besonders schick geltenden Begriffe der des »simulierten Kapitalismus« ist, der
eine spezifische kulturelle Prätention, nämlich die bloß oberflächliche, partielle,
vorgetäuschte Aneignung kapitalistischer Kulturmuster umschreibt. Ohne Zweifel
hat ein Tennisspieler, der in einem schneeweißen Designer-Outfit antritt, aber auf
den Court spuckt, die ganze Zeit flucht und seinen Partner austrickst, indem er
»out« schreit, wenn der Ball noch gut war, die Kultur dieses Spiels noch nicht ganz
im Griff. Und wenn sein Kollege bei jeder Gelegenheit beflissen englische Wirt-
schaftstermini ins Gespräch einflicht, aber für das Arbeitsessen, zu dem er be-
trunken erscheint, einen Dolmetscher braucht, dann wäre für dessen Verhalten der
Ausdruck Simulation eine Untertreibung. Gleiches gilt für den demokratisch
gewählten Politiker, der bei der Planung seines Wahlkampfs die fortgeschrittensten
Techniken einsetzt und sich als äußerst versiert in der Menschenrechtsrhetorik
erweist, aber die Steuerbehörde zur Rufschädigung des Oppositionsführers
benutzt und gelegentlich nach dem Kirchgang seine Familie verprügelt. Betrachtet
man diese Phänomene nur in quantitativer Hinsicht und addiert zum Beispiel die

42 Janos Matyas Kovacs Turbulenzen im Vakuum 43



CEEOL copyright 2020

CEEOL copyright 2020

Gesamtzahl der Tennismatche und Geschäftsessen oder - um seriösere Indika-
toren heranzuziehen -- den Gesamtumfang des Privateigentums oder die Anzahl
der vom Parlament verabschiedeten Gesetze, dann kann fast jedes Land im
ehemaligen Ostblock als ein exemplarischer Fall kultureller Globalisierung gelten.
Dann würden wir kein Vakuum und keine Turbulenzen haben. Damit könnte man
sich von der kontroversen Metapher entfernen (die ohnehin ein physikalischer
Nonsens ist), aber einem Mißverständnis annähern.

Aus dem Englischen von Rolf Schubert

44 Janos Matyas Kovacs


